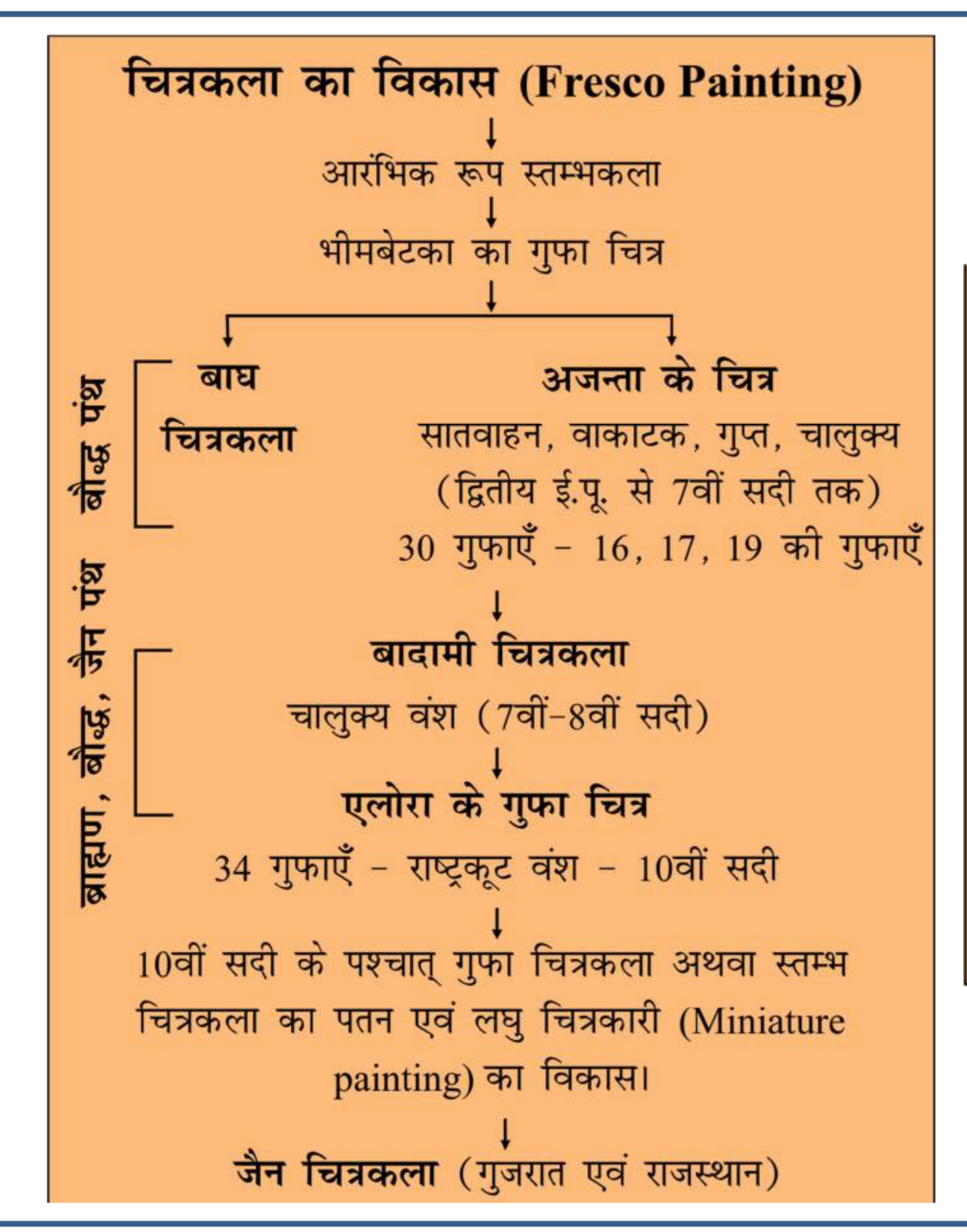
खंड-2

उपखंड-8

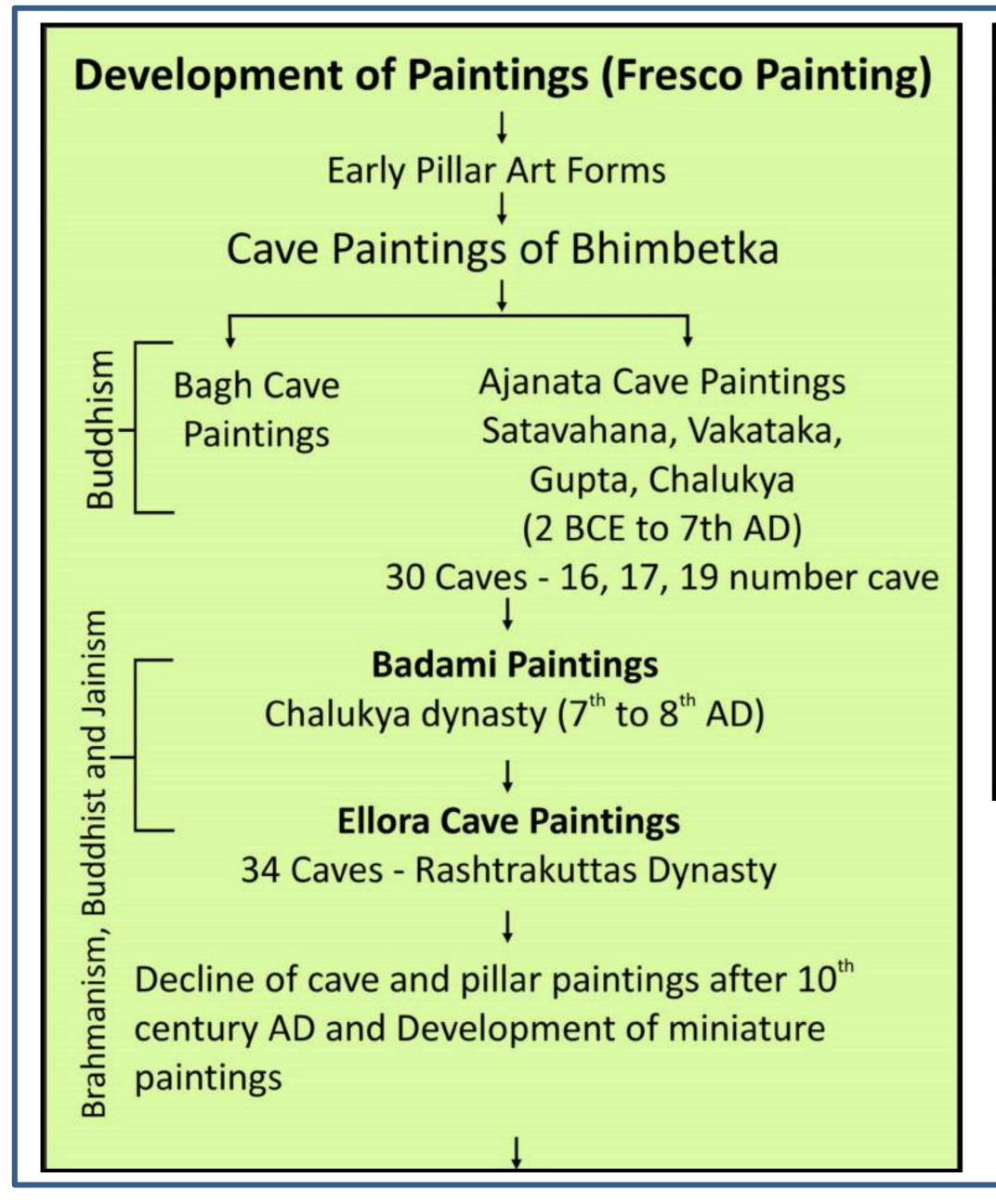
प्राचीन भारत में चित्रकला का विकास

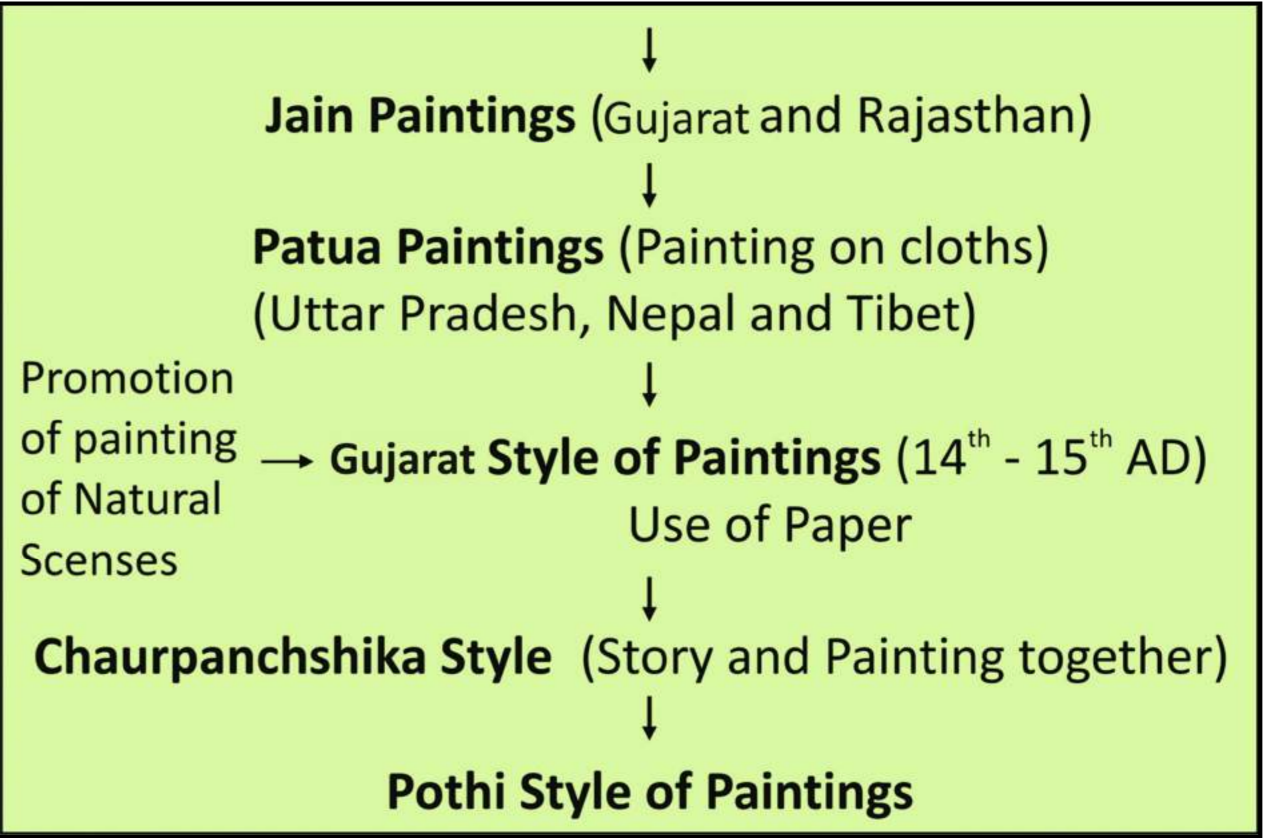
(Development of Paintings in Ancient India)

By Manikant Singh



```
जैन चित्रकला (गुजरात एवं राजस्थान)
          पट्ट चित्रकला (कपड़े पर चित्रकारी)
               (उत्तर प्रदेश, नेपाल, तिब्बत)
प्रकृति के
चित्र पर → गुजराती शैली (14वीं-15वीं सदी)
  बल
                    कागज का प्रचलन
    चौरपंचिशिका शैली (एक ही साथ कथा एवं चित्र)
                      पोथी शैली
```





 लितकलाओं की विविध शैलियों में चित्रकला एक महत्वपूर्ण शैली का प्रतिनिधित्व करती है। आदिमानव ने भी सर्वप्रथम अपने आप को चित्रकला के माध्यम से अभिव्यक्त करने का प्रयास किया था। जब मानव ने अपने आस-पास के परिवेश के साथ साहचर्य स्थापित किया तथा उन्होंने जो महसूस किया, तो उसे सर्वप्रथम चित्रों के माध्यम से ही व्यक्त करने का प्रयास किया। उदाहरण के लिए, उच्च पुरापाषाण काल एवं मध्यपाषाण काल के मानव ने अपने मनोभाव को भीमबेटका के गुफा चित्रों के रूप में व्यक्त किया।

Painting holds a significant place among the diverse forms of fine arts. Even in the early stages of human civilization, painting served as a means for selfexpression. As humans developed a connection with their environment and emotions, they instinctively turned to medium paintings as a of communication. An excellent example of it can be seen in the cave paintings of Bhimbetka, where individuals from the Upper Paleolithic and Mesolithic periods expressed their emotions through vivid paintings.

चित्रकला के विकास में सातवाहन शासकों का विशेष योगदान रहा था। बताया जाता है कि अजन्ता के आरम्भिक गुफा चित्र सातवाहन शासकों से जुड़े रहे थे। उदाहरण के लिए, गुफा संख्या 9 एवं 10 आरम्भिक गुफाओं से संबंधित हैं तथा इन गुफाओं का विकास सातवाहन शासकों के द्वारा किया गया था। ऐसा माना जाता है कि सातवाहनों के अधीन भज तथा अमरावती से जो मूर्तियाँ प्राप्त हुईं हैं, उन्हीं की अभिव्यक्ति सातवाहनकालीन चित्रकला में भी हुई है।

The Satavahana rulers played significant role in the advancement of painting in ancient India. It is believed that the early cave paintings of Ajanta can be attributed to the patronage of the Satavahana rulers. Notably, caves number 9 and 10, which are part of the early caves, were developed under their reign. Additionally, the idols discovered from Bhaja and Amravati during the Satavahana also found era representation in the paintings of that period.

- इस काल में कुषाणों के द्वारा भी चित्रकला -के विकास में अपना योगदान दिया गया। वस्तुतः उत्तर-पश्चिम में चित्रकला की जो शैली विकसित हुई थी, उस पर यूनानी, रोमन तथा ईरानी शैली का प्रभाव था। फिर इसमें कुषाणों ने चीनी तत्वों को भी शामिल कर दिया। इस प्रकार, उत्तर पश्चिम में कुषाणों के अधीन चित्रकला की एक मिश्रित शैली विकसित हुई।

During this period, the Kushanas played a significant role in the advancement of painting. The painting style that emerged in the north-western region was heavily influenced by Greek, Roman, and Iranian styles, which were blended with elements of Chinese art. As a result, a distinctive and diverse painting style flourished under the Kushanas.

बुद्ध का एक ऐसा चित्र मिलता है जिनके वक्ष पर 'श्रीवत्स' अंकित है। उसी प्रकार, एक कुषाणकालीन चित्र में एक महिला को सरोवर से निकलते हुए दिखाया गया है जिसके साथ एक शिशु भी है।

उदाहरण के लिए, उत्तर-पश्चिम से महात्मा Notable examples include a painting of Mahatma Buddha from the northwestern region, adorned with the sacred symbol 'Srivatsa' on his chest. Additionally, a captivating Kushan painting portrays a woman emerging from a lake, cradling a child in her arms.

### > अजन्ता के गुफा चित्र

अजन्ता के गुफा चित्र प्राचीनकालीन भारतीय चित्रकला की महान धरोहर हैं। इसके विकास में विभिन्न राजवंशों का योगदान रहा है। यथा- सतावाहन वंश, वाकाटक वंश, गुप्त वंश तथा चालुक्य वंश। अजन्ता में कुल 30 गुफाओं का निर्माण किया गया, इनमें 29 गुफाएँ पूर्ण निर्मित हैं, वहीं एक गुफा अर्द्धनिर्मित। गुफा संख्या 9 और 10 सातवाहन काल से संबद्ध हैं, जबिक गुफा संख्या 16, 17, 19 गुप्तकाल से।

### Ajanta Cave Paintings

The cave paintings of Ajanta hold great significance as a precious heritage of ancient Indian art. These paintings have been shaped and enriched by the artistic contributions of various dynasties, namely the Satavahana, Vakataka, Gupta, and Chalukya dynasties. Among the 30 caves at Ajanta, 29 are fully built, while one remains partially unfinished. Notably, Caves 9 and 10 belong to the Satavahana period, while Caves 16, 17, and 19 showcase the artistic brilliance of the Gupta era.

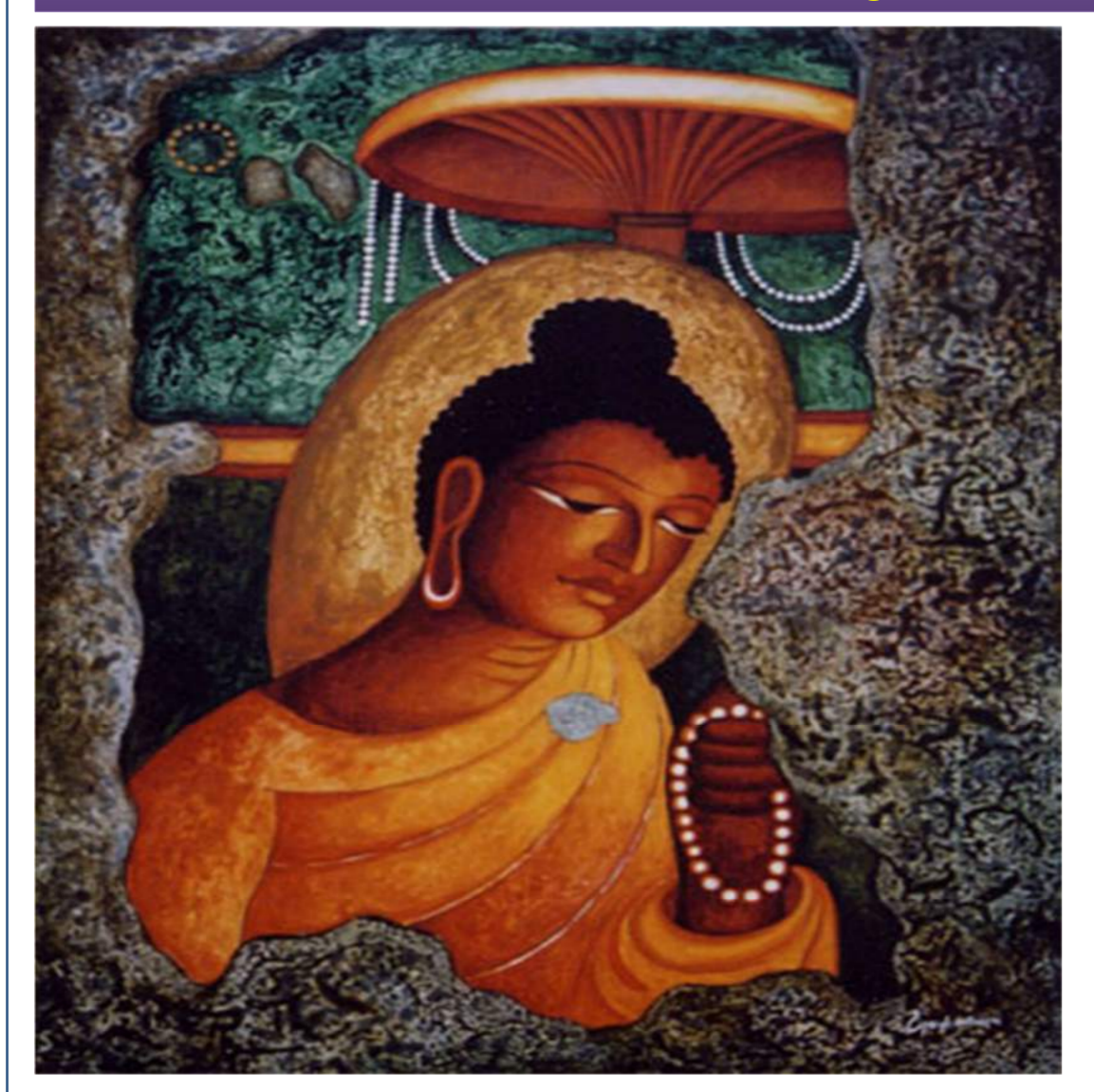
गुफा संख्या 16 में कुछ अनुपम चित्र बनाए गये हैं, • इनमें एक महत्वपूर्ण चित्र है मरणासन्न राजकुमारी की। इसमें एक राजकुमारी अपने पति की विरह में मर रही है, जबकि उसके परिजन चारों ओर से उसे घेरकर खड़े हैं। इस चित्र में मानव करूणा का अद्वितीय चित्रण हुआ है। गुफा संख्या 17 को 'चित्रशाला' का नाम दिया जाता है क्योंकि इसमें अनेक सुंदर चित्र उकेरे गये हैं। एक अद्भुत चित्र बुद्ध एवं उनकी पत्नी यशोधरा के संबंधों को व्यक्त कर रहा है। यशोधरा के द्वारा अपने पुत्र राहुल को महात्मा बुद्ध को अर्पित करते हुए दिखाया गया है। यहाँ भी मानव संवदेना का बड़ा ही सजीव चित्रण मिलता है।

Cave number 16 holds a significant painting featuring a dying princess. She is suffering from the pain of being away from her husband, and her relatives are by her side. The painting beautifully depicts human compassion. The cave number 17, it is known as 'Chitrashala' due to the presence of numerous exquisite paintings on its walls. Among them, there is a remarkable artwork portraying the relationship between Buddha and his wife, Yashodhara. Yashodhara is shown offering their son, Rahul, to Buddha. This painting captures the profound depths of human emotions and consciousness.

अजन्ता के चित्रों पर बौद्ध धर्म का गहरा • प्रभाव देखा जा सकता है। इन चित्रों में महात्मा बुद्ध तथा बोधिसत्वों को अभिव्यक्त किया गया है। वस्तुतः अजन्ता चित्रकला क्लासिकल मानदंड ग्रहण कर लेती है तथा यह आने वाले युगों में भारतीय चित्रकला पर गहरा प्रभाव छोड़ती है।

The paintings of Ajanta exhibit a profound influence of Buddhism, with depictions of Mahatma Buddha and Bodhisattvas. These artworks adhere to classical norms and have a lasting impact on Indian paintings throughout the ages.

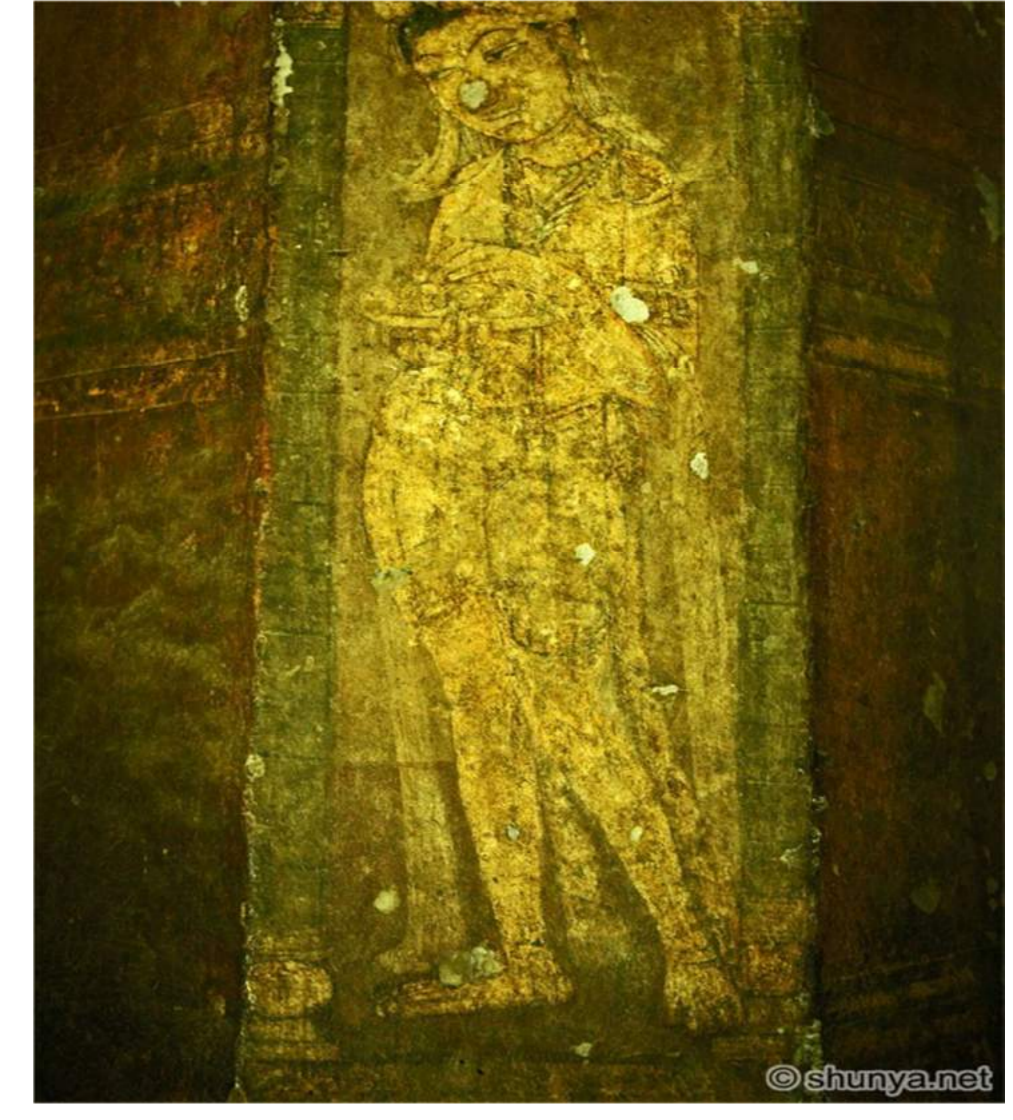












### > बाघ चित्रकला

बाघ चित्रकला से संबंधित गुफाएँ ग्वालियर के पास स्थित हैं। यहाँ से गुप्तकाल के अनेक महत्वपूर्ण चित्र प्राप्त हुए हैं। वैसे तो बाघ में 9 गुफाएं मिली हैं, किंतु गुफा संख्या 2, 4 और 5 अत्यधिक महत्वपूर्ण हैं। अगर हम बाघ चित्रकला की तुलना अजन्ता चित्रकला से करते हैं, तो पाते हैं कि जहाँ अजन्ता चित्रकला का विषय धार्मिक था, वहीं बाघ चित्रकला का विषय लौकिक। उसी प्रकार, जहाँ अजन्ता चित्रकला विशेषकर अभिजात्य वर्ग से संबंधित थी, तो बाघ चित्रकला सभी वर्गों से।

#### Bagh cave Paintings-

The caves associated with Bagh paintings located near Gwalior and have revealed numerous paintings from the Gupta period. Out of the 9 caves in Bagh, caves 2, 4, and 5 hold particular importance. When comparing the Bagh paintings to those of Ajanta, we observe a distinction in their themes. While Ajanta paintings primarily depict religious subjects, the Bagh paintings focus on earthly and human themes. Furthermore, while the Ajanta paintings primarily intended the aristocracy, the Bagh paintings appeal to people from all social classes.

## Bagh Painting- Jataka



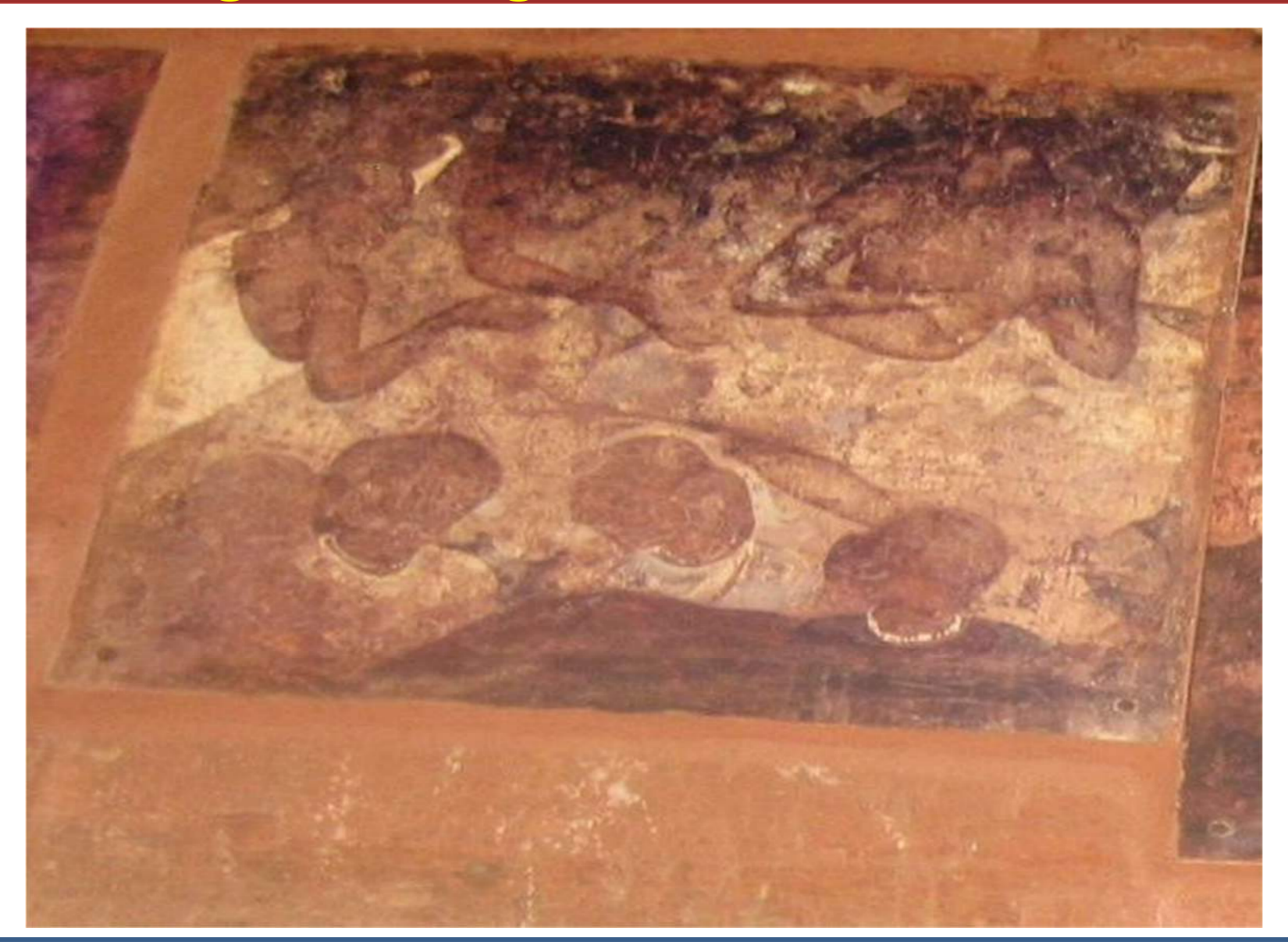
# Bagh Painting-Animals



## Bagh Paintings – Dancing Sequence



## Bagh Paintings- Miracle of Buddha



### > बादामी चित्रकला

बादामी चित्रकला का विकास शासकों के अधीन हुआ था। चालुक्य शासक मंगलेश ने कई गुफाओं का निर्माण कराया तथा उन गुफाओं में मूर्तियों के साथ-साथ चित्र भी बनाये गये। इन गुफाओं में संख्या-4 अधिक महत्वपूर्ण है। इसमें विष्णु के विभिन्न रूपों के चित्र अंकित किए गए हैं।

### Badami Paintings

The art of Badami paintings flourished under the patronage of the Chalukya rulers. King Mangalesha, a prominent Chalukya ruler, commissioned the construction of several caves that showcased not only sculptures but also exquisite paintings. Among these caves, Cave Number 4 stands out as a remarkable featuring example, captivating portrayals of various forms of Lord Vishnu.

# Badami Paintings



- > एलोरा और एलिफेंटा की चित्रकारी
- एलोरा महाराष्ट्र में स्थित है तथा एलोरा से मूर्तिकला के साथ चित्रकला के साक्ष्य भी प्राप्त होते हैं। एलोरा में चित्रकला के विकास में चालुक्य तथा राष्ट्रकूट शासकों का विशेष योगदान रहा है। यहाँ से प्राप्त कुछ चित्रों में कैलाशनाथ, इन्द्रसभा तथा कुछ अन्य चित्रकारी महत्वपूर्ण है।
- Ellora and Elephanta cave Paintings
  - Located in Maharashtra, Ellora showcases evidence of both paintings and sculpture. The Chalukya and Rashtrakuta have rulers made significant contributions to the development of paintings of Ellora. Notable paintings include Kailashnath, Indrasabha, and others.

महाराष्ट्र में एलिफेंटा मुम्बई के पास स्थित • है। इसे पहले 'धारानगरी' के नाम से जाना जाता था, किंतु आगे पुर्तगीजों ने हाथियों के आकार की बड़ी-बड़ी चट्टानों को देखकर इसका नामकरण एलिफेंटा रख दिया। एलिफेंटा से मूर्तिकला का भी साक्ष्य मिलता है, किंतु इसके साथ-साथ यहाँ से चित्रकला के उदाहरण भी प्राप्त होते हैं। उदाहरण के लिए, अर्द्धनारीश्वर के रूप में शिव, पुरूष तथा प्रकृति (जीव तथा शरीर) का मिलन

Elephanta, situated near Mumbai in Maharashtra, was originally known as 'Dharanagari' but was later named Elephanta by the Portuguese due to the presence of elephant-shaped rock formations. Elephanta is not only known for its sculptures but also for its paintings. One noteworthy example is the depiction of Shiva in the form of Ardhanarishvara, symbolizing the union of Purusha and Prakriti (Jiva and body).

### > पल्लवकालीन चित्रकला

पल्लवों के अधीन चित्रकला की एक शैली विकसित की गई, इस पर अजन्ता चित्रकारी का प्रभाव भी देखा जा सकता है। आगे पल्लव चित्रकला चोलकला के रूप में विकसित हुई। पल्लव शासकों में महेन्द्रवर्मन प्रथम ने कुछ गुफाओं का निर्माण कराया तथा चित्रकारी को भी प्रोत्साहन दिया। आगे महेन्द्रवर्मन की परम्परा को नरसिंहवर्मन द्वितीय अथवा राजसिंह ने आगे बढ़ाया। उसने कैलाशनाथ मंदिर की दीवारों पर चित्रों का निर्माण कराया। इनमें विभिन्न देवताओं का प्रतिनिधित्व मिलता है। ये चित्र पल्लव चित्रकला के ज्वलंत उदाहरण हैं।

#### Pallavas Paintings

The Pallavas developed a distinctive style of painting that showcased influences from the renowned Ajanta paintings. This artistic tradition, known as Pallava paintings, further evolved into Chola paintings (Cholakala). Under the reign of Mahendravarman I, several caves were built, and he actively promoted the art of painting. This artistic legacy was carried on by Narasimhavarman II, also known as Rajasimha, who adorned the walls of the Kailashnath temple with magnificent paintings depicting various deities. These paintings serve as vibrant examples of Pallava Paintings.

### > चोलकालीन चित्रकला

इस काल में पल्लव कालीन चित्रकला और भी विकसित होकर आई थी। इस काल के चित्र मंदिरों की दीवारों पर मिलते हैं। आरम्भिक मंदिरों में नर्तमलाई में विजयालय चोलेश्वर मंदिर महत्वपूर्ण हैं। इसकी दीवारों पर विभिन्न देवी देवताओं के चित्र बनाये गये, किंतु सबसे महत्वपूर्ण चित्र तंजीर के वृहदेश्वर मंदिर की दीवारों पर अंकित है, जो राजराज प्रथम के काल में निर्मित किये गये थे।

### Chola Paintings

Pallava paintings continued to develop during this period, and its exquisite paintings adorned the temple walls. Among the early temples, the Vijayalaya Choleshwara Temple in Narthamalai holds significance. Its walls were adorned beautiful paintings portraying with various gods and goddesses. However, the most remarkable paintings can be found on the walls of the Brihadeeswarar Temple in Tanjore, which was built under the rule of Rajaraja I.

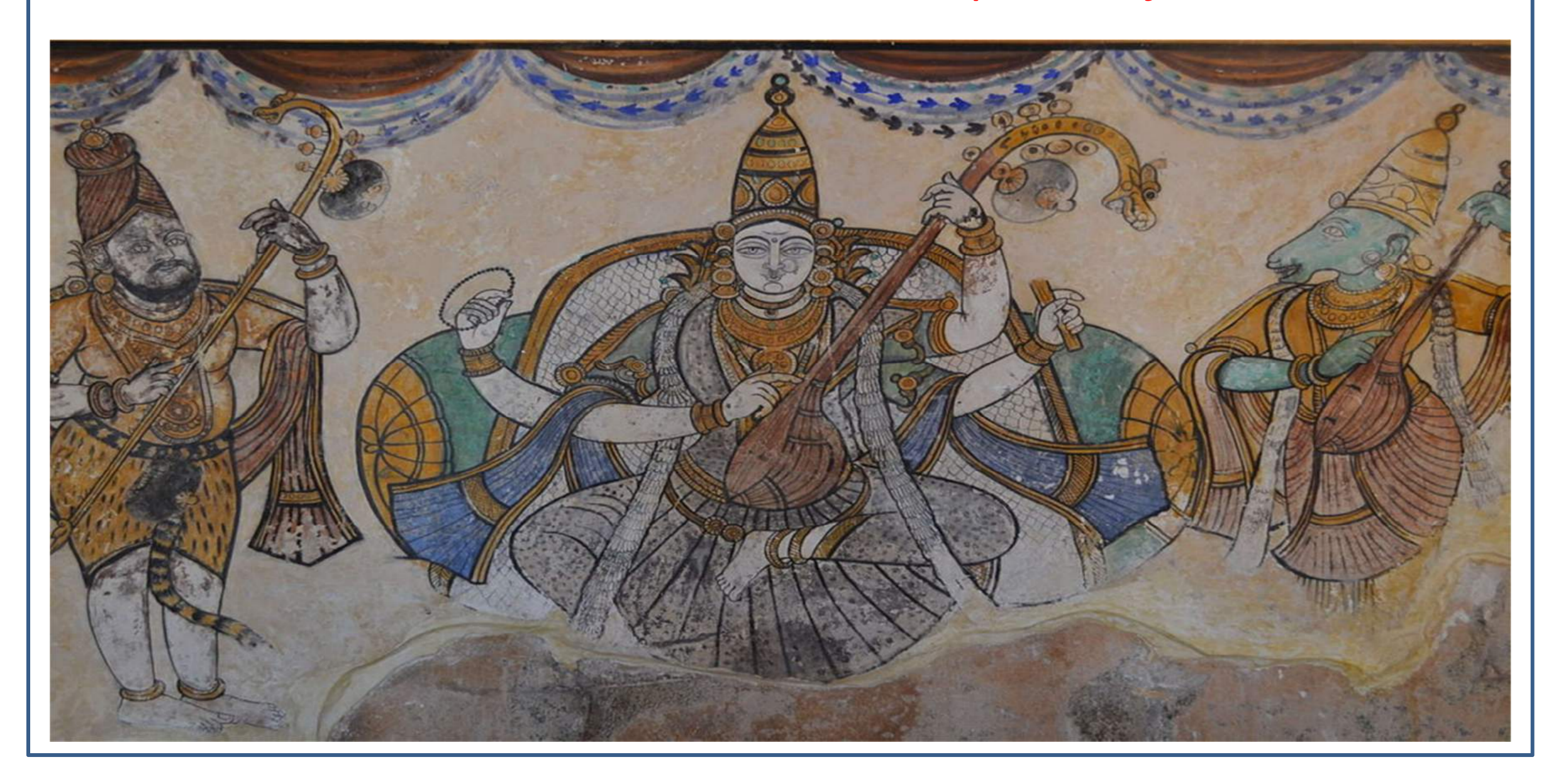
ये चित्र आंतरिक गर्भगृह के चारों ओर These splendid paintings embellish the walls प्रदक्षिणा पथ की दीवारों पर बनाये गये हैं। ये चित्र ढक गये थे क्योंकि इनके ऊपर नायक के काल की चित्रकारी प्राप्त होती है। किंतु गोविन्द स्वामी नामक महत्वपूर्ण विद्वान (विशेषज्ञ) ने इन चित्रों को खोज निकाला। इन चित्रों में नटराज शिव का चित्र अत्यधिक महत्वपूर्ण है। इसके साथ-साथ त्रिपुरांतक (तीन किलों को नष्ट करने वाले) के रूप में शिव का चित्र अंकित किया गया है।

surrounding the inner sanctum, known as the Circumambulatory Path. Unfortunately, these paintings were cover by the Nayaka period paintings. Luckily, an esteemed scholar named Govind Swami rediscovered these precious paintings. Notably, the depiction of Nataraja Shiva holds immense importance in these artworks. Additionally, a depiction of Shiva as Tripurantaka, the destroyer of three forts, is intricately depicted.

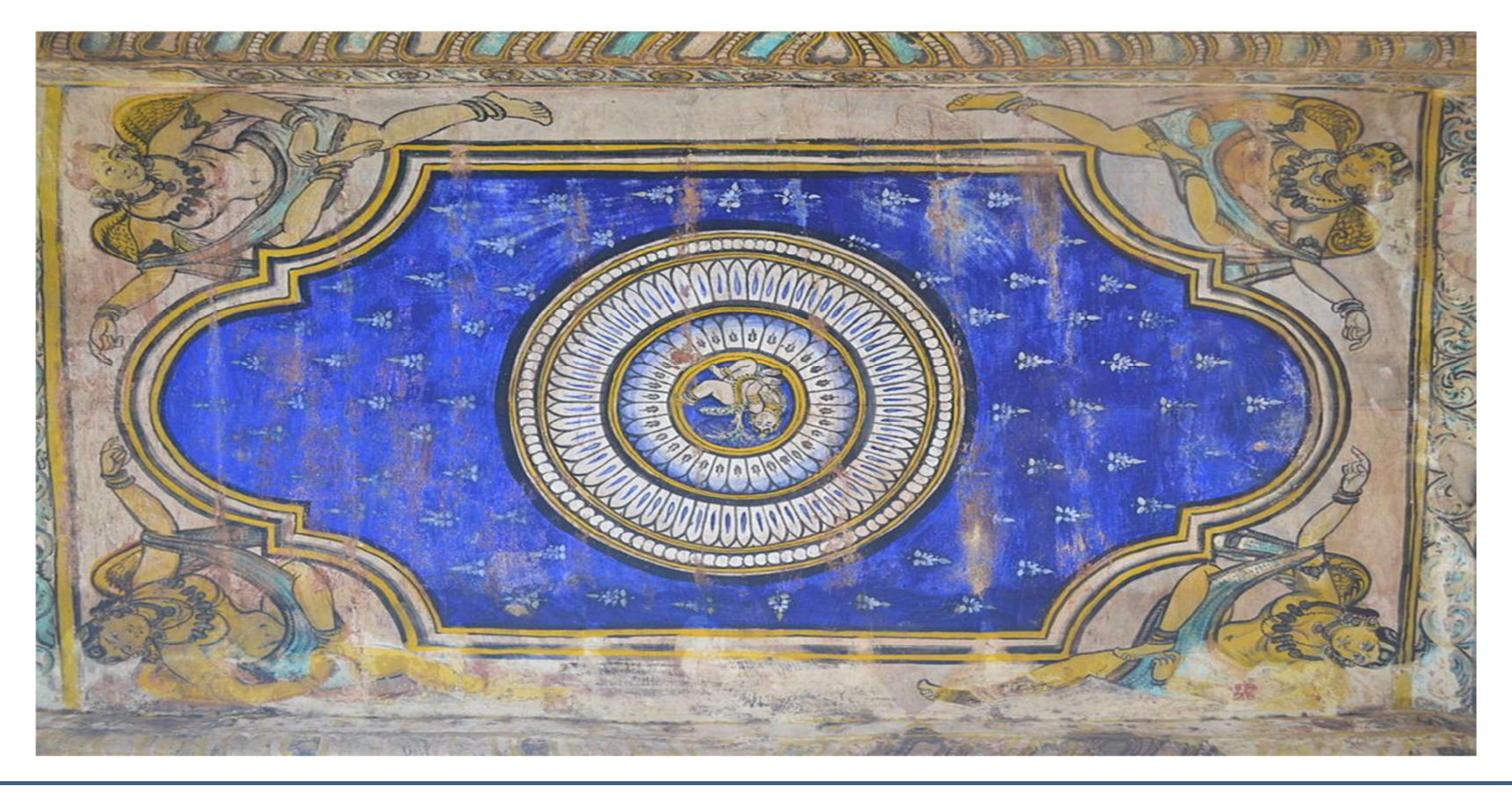
### Chola Painting - Rajaraja mural



### Mural at Brihadeeswarar temple, Tanjavur



### Painting on the roof of Brihadeeswarar temple, Tanjavur



### Chola Fresco of Dancing girls. Brihadisvara Temple



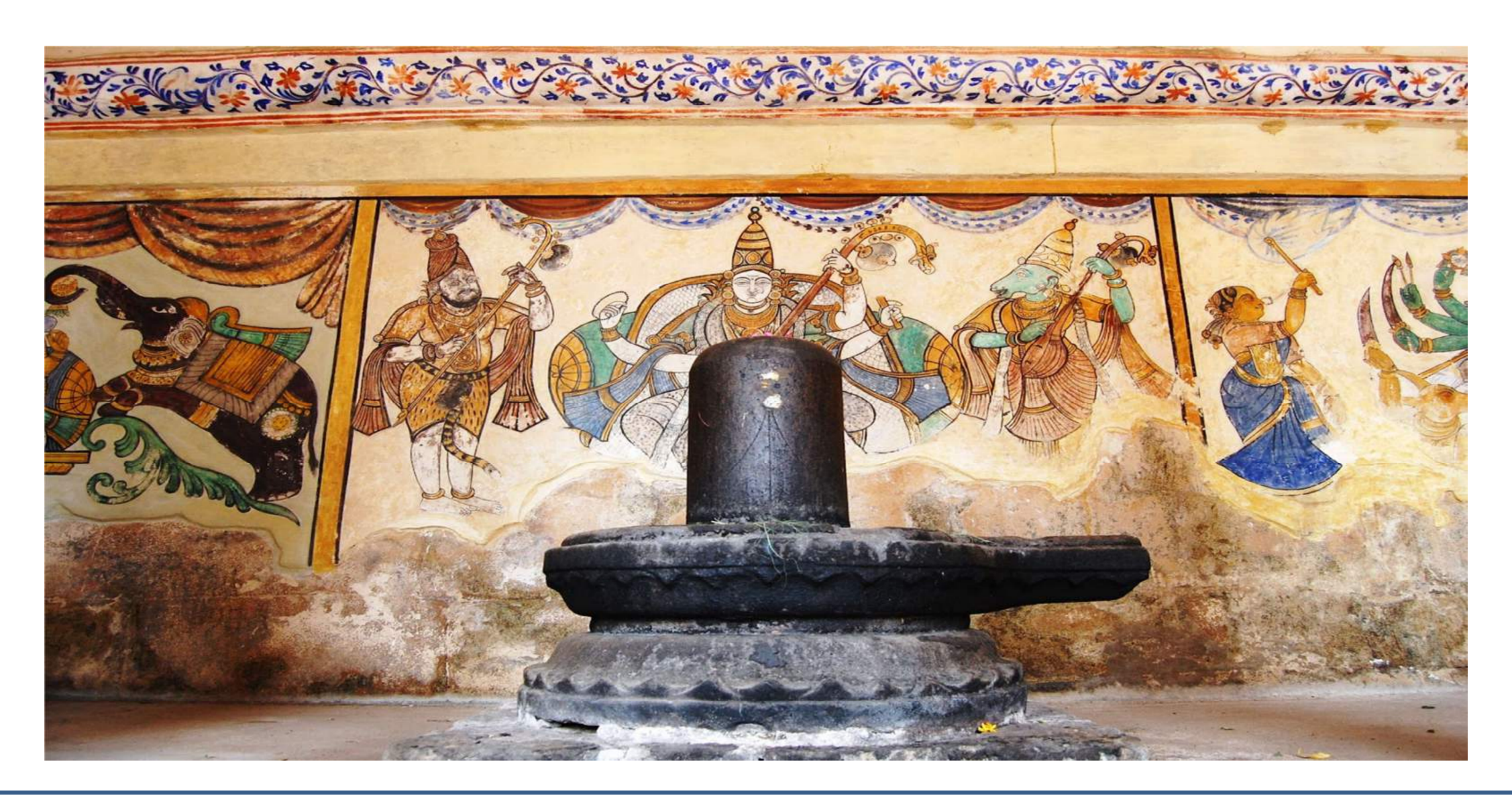
# Fresco Painting - Brihadisvara Temple



# Fresco Painting - Brihadisvara Temple



## Painting in the Brihadisvara Temple



- □ चित्रकला के विकास का दूसरा चरण (लघु □ चित्रकला)
- आरम्भिक चित्र तालपत्र पर बनाए गए, उसके बाद कागज एवं वस्त्रों पर लघु चित्र बनाए जाने लगे। ऐसा माना जाता है कि एलोरा गुफा चित्रकला के पश्चात् स्तम्भ चित्रकारी का पतन हो गया और उसकी जगह लघु चित्रकला आरम्भ हुई। इसका आरम्भिक विकास तालपत्र पर देखा गया। इसके विकास में जैनियों का योगदान रहा है। गुजरात और बंगाल इस चित्रकला के प्रमुख केन्द्र थे। गुजरात जैनियों का केन्द्र था। जैन चित्रकला का विकास 7वीं सदी से आरम्भ हुआ।
- 2nd stage of the development of Paintings (Miniature Paintings)
- The initial paintings were made on palm leaves. After that, miniature paintings were created on paper and cloth. It is believed that after the Ellora cave paintings, pillar paintings declined and were replaced by miniature paintings. The initial development was seen on the talapatra. Jains have contributed to its development. Gujarat and Bengal were the main centers of these paintings, with Gujarat being the center of Jains. The development of Jain paintings started in the 7th century.

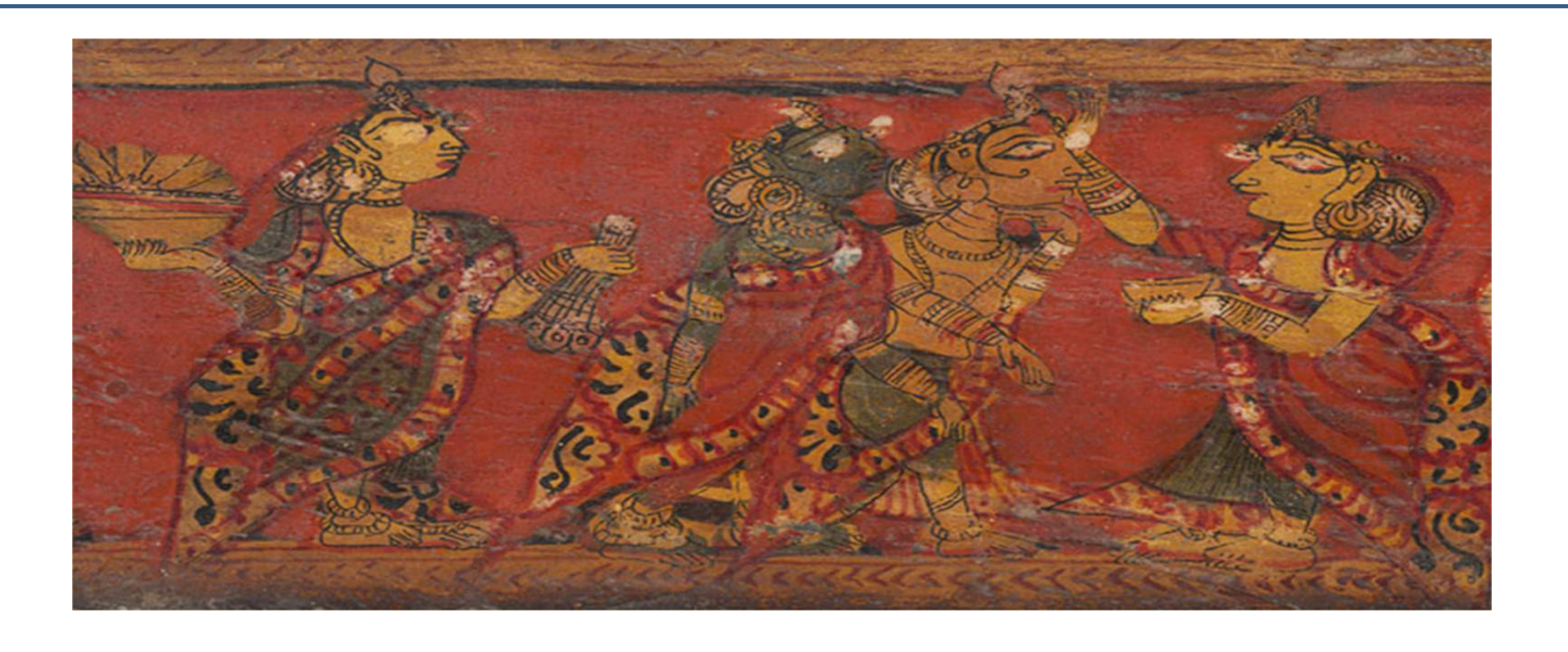
जैन चित्रकला- 9वीं से 12वीं शताब्दी तक सम्पूर्ण भारत को प्रभावित करने वाली शैलियों में जैन शैली का प्रमुख स्थान है। इस शैली का प्रथम प्रमाण सित्तनवासल की गुफा में बनी पाँच जैन मूर्तियों से प्राप्त होता है। भारतीय चित्रकलाओं में कागज पर की गई चित्रकारी का उत्कृष्ट स्थान है। इस कला का नमूना जैन ग्रंथों के ऊपर लगी दिफ्तयों या लकड़ी की पटरियों पर भी मिलता है। इस शैली पर मुगल और ईरानी शैली का भी प्रभाव है।

### **Jaina Paintings**

The Jaina style of paintings holds a significant place among the artistic styles that influenced the entire Indian subcontinent from the 9th to the 12th century. The earliest evidence of this style can be traced back to the exquisite five Jaina idols found in the Sittanavasal cave. Paintings on paper hold a special place in the realm of Indian paintings, and examples of this form can be seen on the covers and wooden book holders of Jaina texts. The Jain style also shows the influence of Mughal and Iranian painting styles.



Jaina Paintings



Jaina Manuscripts



Jaina Manuscripts



Jaina Miniature Paintings

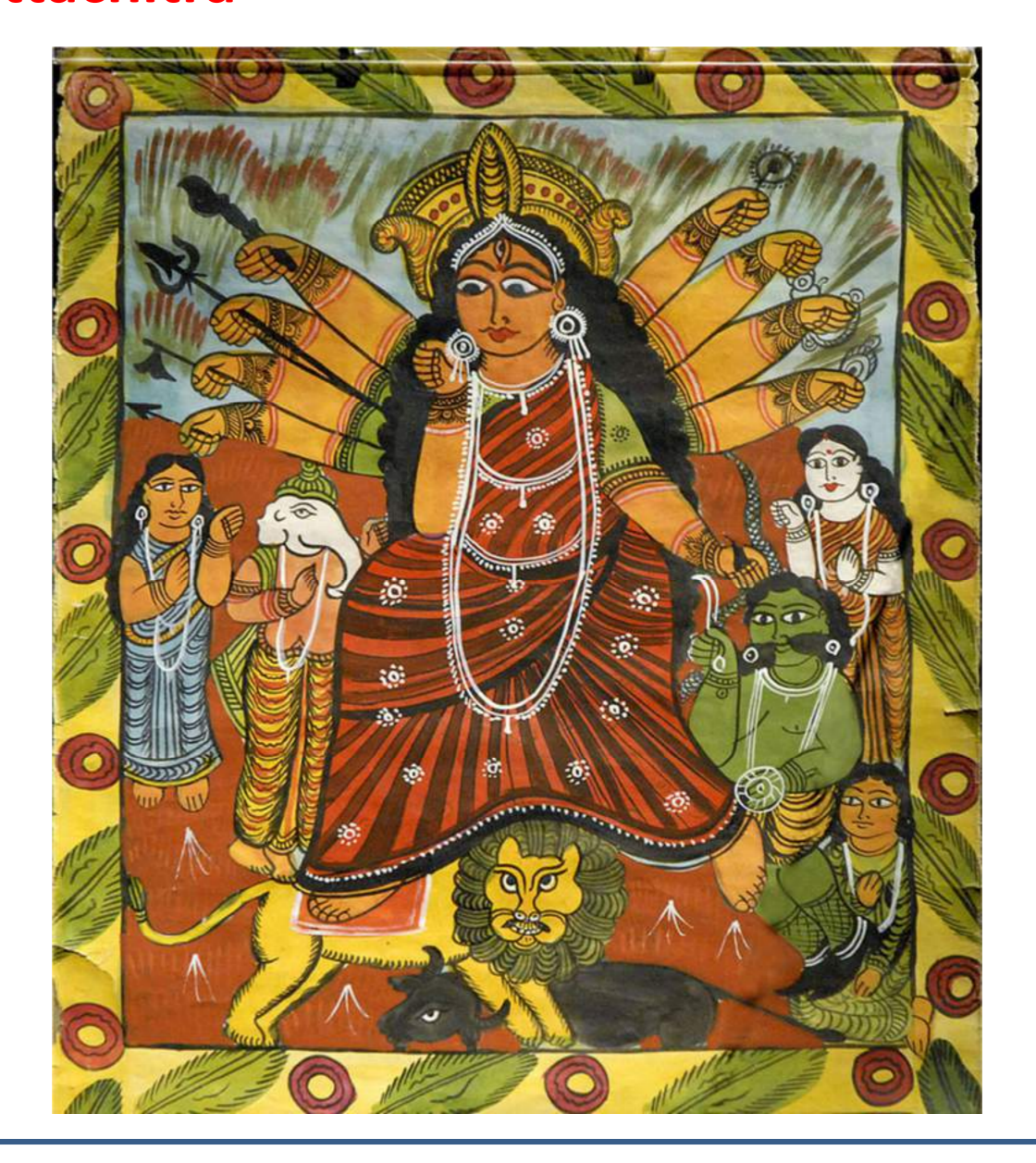


Jaina Miniature Paintings

- पट्ट चित्रकला-
- चित्रकला की यह शैली बंगाल में विकसित हुई, किंतु इसका प्रसार उत्तर प्रदेश, नेपाल, तिब्बत आदि क्षेत्रों में भी देखा गया। इस चित्रकारी से जुड़े हुए महत्वपूर्ण कलाकार नीलमणि दास, गोपालदास, बलरामदास आदि थे। इस शैली के अंतर्गत रामायण, महाभारत तथा पुराणों से संबंधित कथाओं को कपड़ों पर अंकित किया जाता था, इसलिए इसका नाम पट्ट चित्रकला पड़ गया।
- Cloth Paintings (Pattachitra Kala )
  - This style of painting originated in Bengal and gradually spread to other regions such as Uttar Pradesh, Nepal, and Tibet. Renowned artists like Nilmani Das, Gopaldas, and Balram Das were closely associated with this art form. In this style, narratives from the Ramayana, Mahabharata, and Puranas were depicted on cloth, giving rise to its name - Cloth Paintings (Pattachitra Kala).

## **Pattachitra**





## **Pattachitra**



- गुजराती चित्रकला -
  - यह चित्रकला इस रूप में विलक्षण थी कि इसमें स्तम्भ चित्रकारी की जगह तालपत्रों पर चित्र बनाये जाने लगे। ये चित्र पुस्तकों के रूप में बनाये जाते थे, अतः इसे 'पोथी' शैली का नाम दिया गया। गुजराती चित्रकला में प्रकृति के चित्रण पर भी बल दिया गया था। उदाहरण के लिए, अग्नि, जल, बादल, आकाश आदि के चित्र निर्मित किये गये तथा इन्हें तालपत्रों पर उकेरा गया। आगे इसका प्रभाव चित्रकला की राजपूत शैली पर देखा जा सकता है।

### Gujarati Paintings-

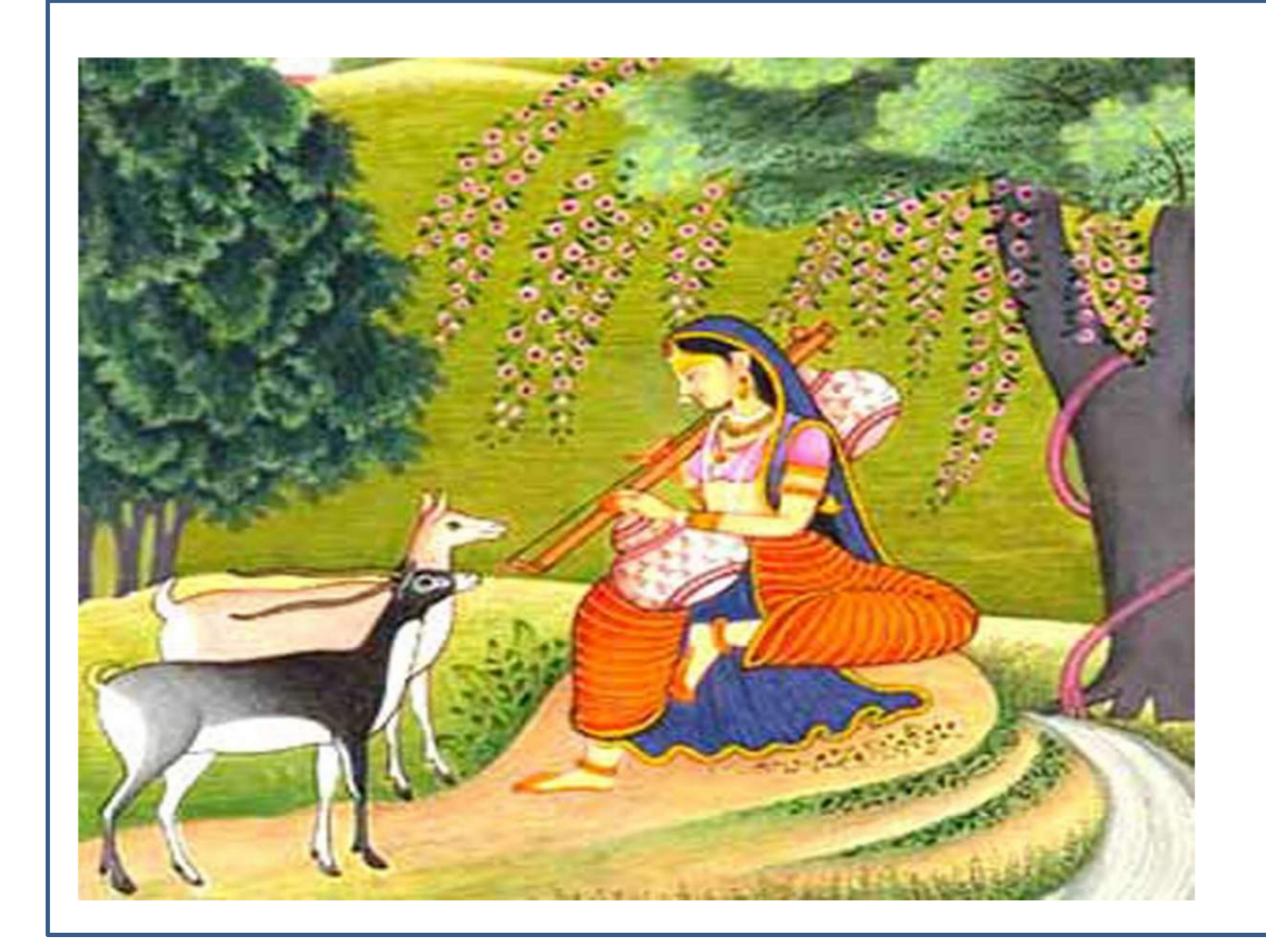
The uniqueness of this painting style lies in the use of palm leaves (talapatras) as the canvas instead of pillars. These palm leaves were transformed into book-like forms, giving rise to the 'Pothi' style. Gujarati paintings emphasized the depiction of nature, including elements such as fire, water, clouds, and the sky, which were intricately painted and engraved on the palm leaves. The influence of this style can also be seen in Rajput paintings.

# **Gujarat Paintings**



## **Gujarat Paintings**





**Gujarat Paintings** 



**Gujarat Paintings** 

# **Gujarat Paintings**

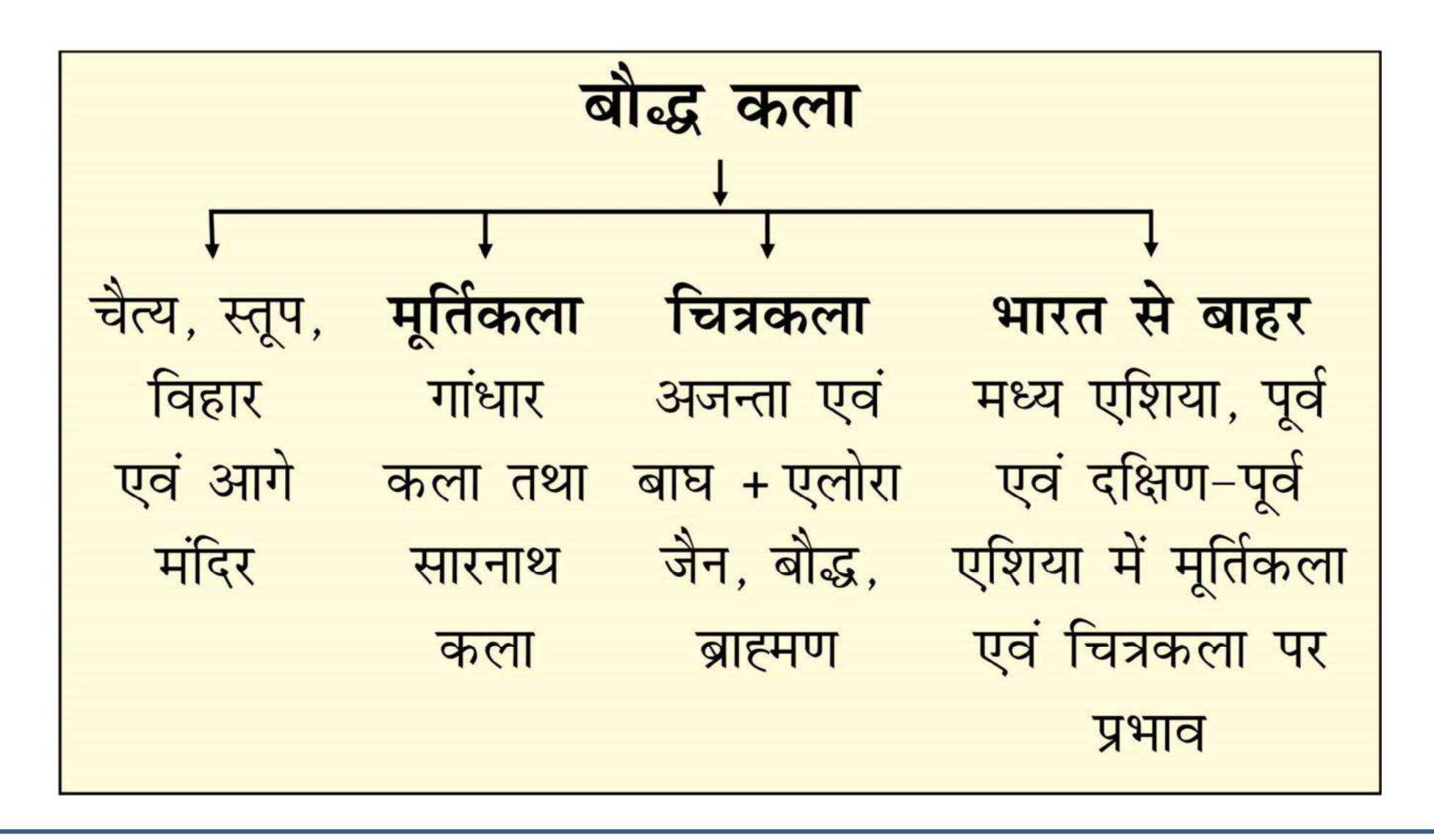


पाल शैली: 9वीं से 12वीं शताब्दी तक बंगाल में पालवंश के शासकों-धर्मपाल और देवपाल के शासन काल में विशेष रूप से विकसित होने वाली पाल शैली की चित्रकला की विषयवस्तु बौद्ध धर्म से प्रभावित रही है। प्रारंभ में ताड़-पत्र और बाद में कागज पर बनाये जाने वाले चित्रों में वज्रयान बौद्ध धर्म के दृश्य चित्रित हैं। दृष्टांत शैली की प्रधानता वाली इस शैली ने तिब्बत और नेपाल की चित्रकला को भी प्रभावित किया है। इसका प्रमुख केन्द्र पूर्वोत्तर भारत ही रहा, परन्तु वर्तमान में इस शैली के चित्र देश के विभिन्न भागों में स्थित संग्रहालयों में भी देखे जा सकते हैं।

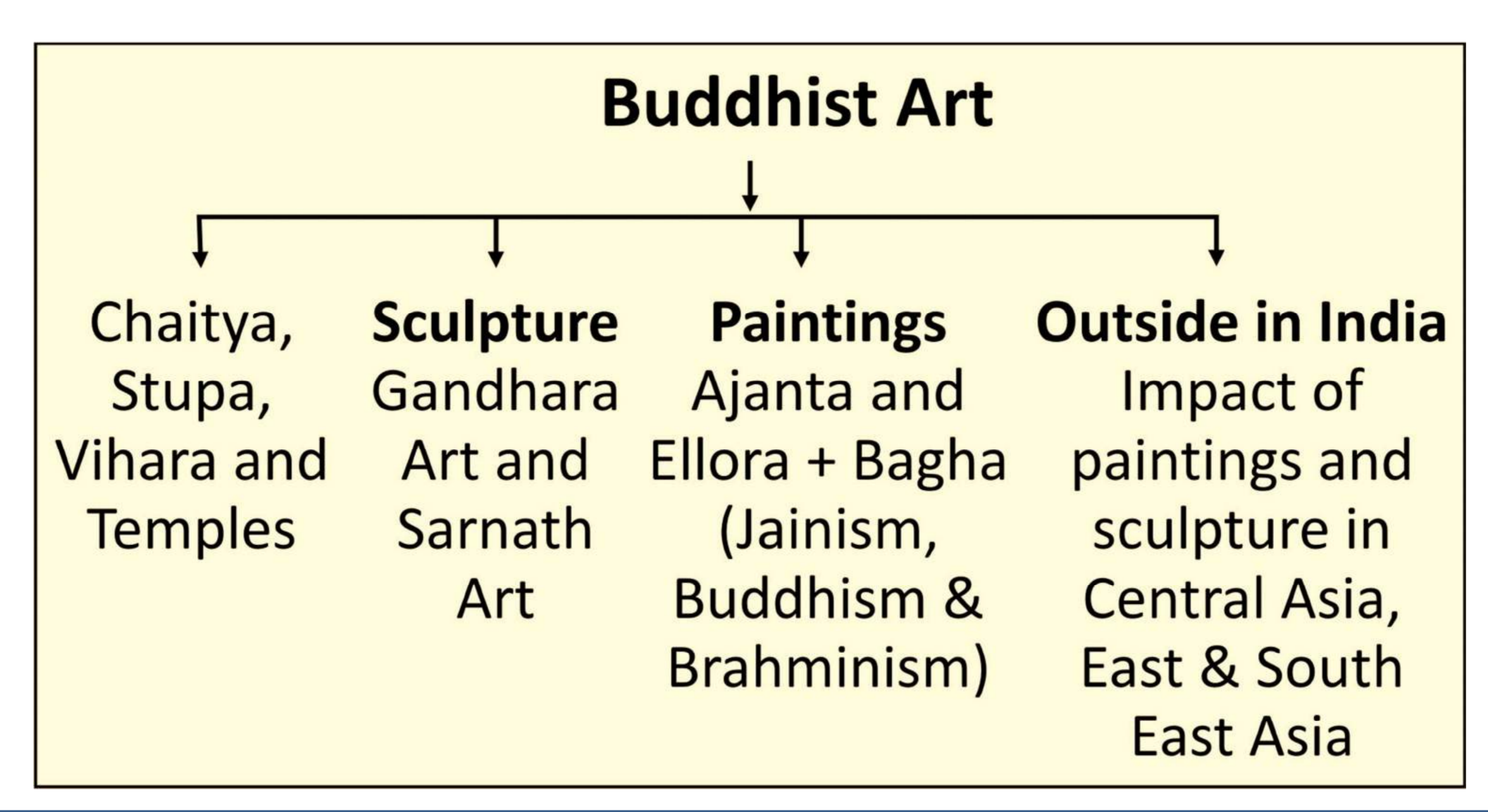
#### Pala School:

The Pala School of paintings emerged during the reign of Dharmapala and Devapala, who were rulers of the Pala dynasty in Bengal from the 9th to the 12th century. This school of paintings was greatly influenced by Buddhism. Initially executed on palm leaves and later on paper, the Pala paintings depicted scenes related to Vajrayana Buddhism. The style, characterized by its dominant illustration style, has also influenced the painting art of Tibet and Nepal. While its primary center remained in North-East India, paintings of this style can now be seen in museums located in various parts of the India.

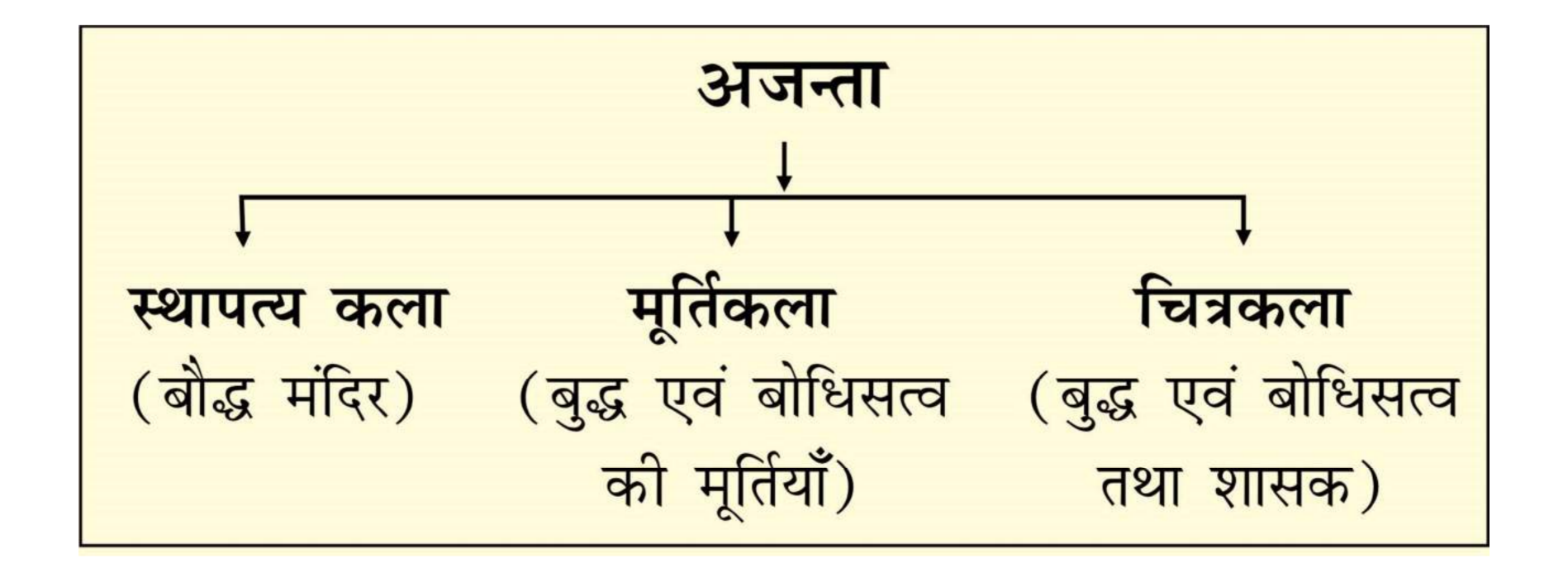
## प्रश्न- कला के क्षेत्र में बौद्धों के योगदान का निरूपण कीजिए।



## Question- Describe the contribution of Buddhism in the field of art.

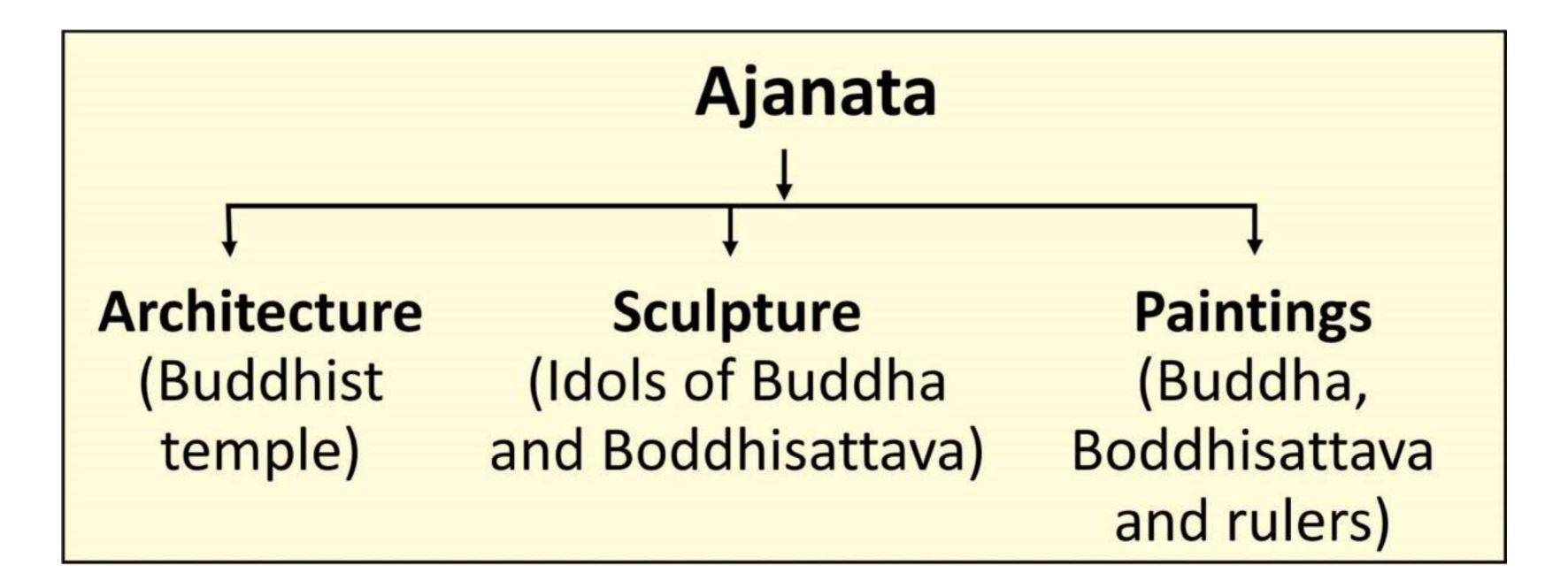


## प्रश्न- अजन्ता भारतीय संस्कृति की महान धरोहर है। इस कथन पर टिप्पणी कीजिए।



अजन्ता भारतीय कला के विकास में एक महत्वपूर्ण विभाजक रेखा बनकर आता है। अजन्ता के काल तक भारत की कई कला शैलियां इतनी प्रौढ़ हो गईं कि इन्होनें न केवल परवर्ती काल की भारतीय कला पर, वरन् भारत के बाहर भी कला शैलियों पर अपना प्रभाव छोड़ा।

Question- Ajanta is a great heritage of Indian culture. Comment on this statement.



Ajanta marks a significant turning point in the development of Indian art. By the time of Ajanta, various art styles in India had reached a level of maturity that not only influenced later Indian art but also had an impact on art styles beyond India.

अजन्ता न केवल चित्रकला, बल्कि स्थापत्य एवं मूर्तिकला के क्षेत्र में भी भारत की महान कलात्मक उपलब्धि है। यह दूसरी सदी ईसा पूर्व तथा 7वीं सदी के बीच लगभग एक हजार वर्षों के विकास के इतिहास को दर्शाता है। अजन्ता में 30 गुफाओं का अवशेष मिलता है। इनमें कुछ चैत्य हैं एवं कुछ विहार। पहली बार अजन्ता में चैत्य एवं विहार दोनों साथ-साथ निर्मित दिखाई पड़ते हैं। चैत्य बौद्ध गुफा मंदिर है, गुप्तकालीन मंदिर चैत्य गुफा मंदिर का उदाहरण है।

Ajanta stands as a remarkable artistic achievement in India, showcasing not only exquisite paintings but also remarkable architecture and sculpture. Spanning nearly a millennium, from the 2nd century BCE to the 7th century CE, the site encompasses the remains of 30 caves, comprising both Chaityas and Viharas. one of the earliest examples where both Chaityas and Viharas were built together. The cave temple from the Gupta period in Ajanta serves as a prime example of a Chaitya cave temple.

मूर्तिकला के क्षेत्र में भी अजन्ता का योगदान रहा है। यहाँ बुद्ध एवं बोधिसत्वों की to अनेक मूर्तियाँ मिलती हैं जो दर्शाती हैं कि अजन्ता की मूल उत्प्ररेणा बौद्ध पंथ से मिली थी। गुप्तकालीन मूर्तिकला, सारनाथ कला के निकट

Noteworthy for its contributions sculpture, Ajanta has unveiled statues of Buddha and numerous **Bodhisattvas.** These discoveries underscore the profound influence of Buddhism on artistic inspiration of Ajanta. The sculpture of the Gupta period is almost similar to the Sarnath art style.

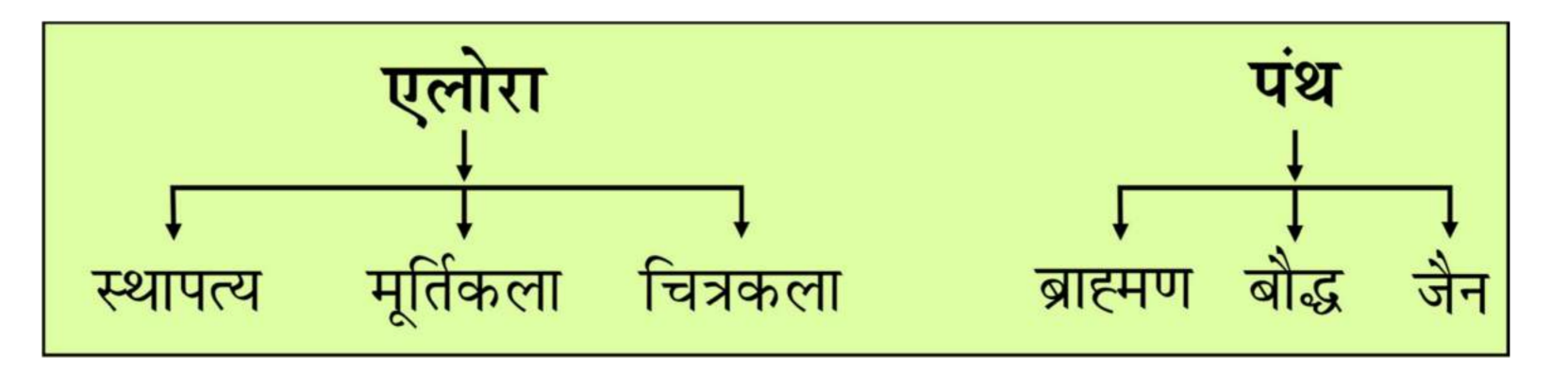
सबसे बढ़कर चित्रकला के क्षेत्र में अजन्ता विकास की चरम अवस्था को दर्शाता है। अजन्ता की गुफा संख्या-16, 17 एवं 19 जो गुप्त काल से सम्बद्ध हैं, चित्रकला के क्षेत्र में क्लासिकल मानदण्ड को प्रदर्शित करती हैं। अजन्ता कला को विभिन्न राजवंशों का संरक्षण मिला; यथा-शुंग वंश, कुषाण वंश, सातवाहन, गुप्त, चालुक्य वंश आदि। फिर भी अजन्ता की कला केवल राजकीय दृष्टिकोण की अभिव्यक्ति नहीं है। इसके विकास में जनसामान्य की भी अहम भूमिका रही है।

Above all, Ajanta represents the pinnacle of development in the field of paintings. Caves 16, 17, and 19, belonging to the Gupta period, exemplify classical standards in painting. Ajanta art received patronage from various dynasties such as the Shunga, Kushan, Satavahana, Gupta, and Chalukya dynasties. However, the art of Ajanta is not solely a reflection of the ruling elite.

साधु, संन्यासी, तपस्वी, स्वतंत्र कलाकार सभी ने इसमें अपना योगदान दिया। इसलिए अजन्ता के चित्रों में विविधता है। इसमें ग्रामीण जीवन से लेकर नगरीय जीवन, सभी की अभिव्यक्ति है। भारतीय कला के इतिहास में इसका महत्व इस बात में भी निहित है कि इसने पूर्वी एशिया की कला पर भी अपनी छाप छोड़ी।

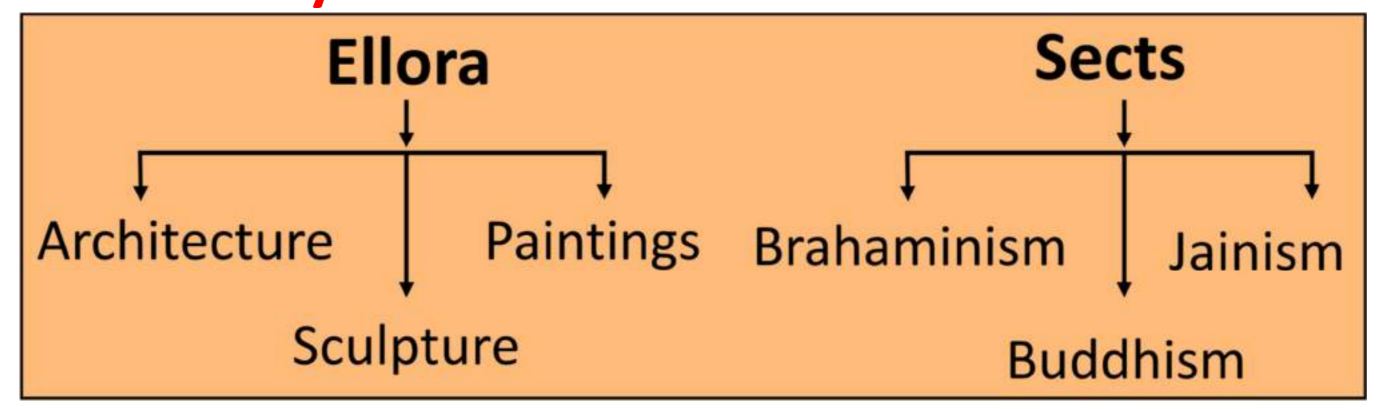
The general public also played a crucial role in its development, with sages, ascetics, and independent artists contributing to its diversity. As a result, the paintings of Ajanta encompass a wide range of subjects, depicting both rural and urban life. Its significance in the history of Indian art extends to its influence on East Asian art as well.

प्रश्न- एलोरा न केवल भारतीय संस्कृति की महान धरोहर है, बल्कि यह धार्मिक समन्वय का भी एक अनुपम उदाहरण है। इस कथन पर टिप्पणी कीजिए।



एलोरा के अध्ययन के बिना भारतीय कला का इतिहास अधूरा रह जाएगा। यह अजन्ता से लगभग 50 किमी. दूर स्थित है और यहाँ से 34 गुफाएँ मिली हैं। इन गुफाओं की विलक्षणता इस बात में है कि ये गुफायें ब्राह्मण, बौद्ध एवं जैन तीनों धार्मिक पंथों से सम्बद्ध हैं। भारत में ऐसे बहुत कम केन्द्र हैं जहाँ धार्मिक समरसता का ऐसा बेहतरीन उदाहरण मिलता है। मथुरा के बाद एलोरा ऐसा ही एक महत्वपूर्ण केन्द्र है।

Question- Ellora is not only a great heritage of Indian culture, but also a unique example of religious harmony. Comment on this statement.



The history of Indian art would be incomplete without exploring the remarkable site of Ellora. Located around 50 km from Ajanta, Ellora boasts a collection of 34 caves that hold significant cultural and religious importance. What sets Ellora apart is its unique amalgamation of Brahmanism, Buddhism, and Jainism, representing a rare example of religious harmony in India. In fact, only a few centers in the country exhibit such remarkable unity across diverse beliefs, with Ellora being one of them, alongside Mathura.

विकास को दर्शाता है। पहली शैली है- स्थापत्य कला। एलोरा में निर्मित गुफाएँ स्थापत्य कला के विकास का प्रमाण हैं। यह गुफा वास्तुकला का विकसित रूप है जिसका आरम्भिक साक्ष्य हमें अशोककालीन गुफा के रूप में देखने को मिलता है।

एलोरा से मूर्तिकला और चित्रकला, दोनों के साक्ष्य भी मिलते हैं। यहाँ से ब्राह्मण देवता, बुद्ध एवं तीर्थंकर सभी की मूर्तियाँ प्राप्त होती हैं। इन मूर्तियों पर सारनाथ कला का प्रभाव देखा जा सकता

एलोरा, कला की भिन्न शैलियों के One of the most captivating aspects of Ellora is its diverse artistic styles. Notably, the caves showcase architectural impressive advancements, representing a refined form of cave architecture that traces its roots back to the Ashoka period. Furthermore, Ellora is renowned for its exquisite sculptures and paintings. The site have a rich collection of idols depicting Brahmin deities, Buddha, and Jaina Tirthankaras. These sculptures bear the influence of the renowned Sarnath art tradition.

एलोरा की चित्रकला पर अजन्ता के चित्रकला का प्रभाव देखा जा सकता है, परन्तु एलोरा के चित्रों में भावों की वह गहराई नहीं है, जो हम अजन्ता में पाते हैं।

एलोरा की कलाकृतियों का अध्ययन करते हुए हम पाते हैं कि विभिन्न धार्मिक पंथों के द्वारा जो मूर्तिकला एवं चित्रकला विकसित की गई है उसमें अभिव्यक्ति की समानता है। भले ही धार्मिक विश्वास अलग-अलग हों, परन्तु कला संबंधी दृष्टि एक है। इसलिए एलोरा, 'विविधता में एकता' का ज्वलंत उदाहरण बन जाता है। Ellora's paintings, while influenced by Ajanta, exhibit a distinct character that sets them apart. Unlike the profound emotional depth found in Ajanta's masterpieces, Ellora's artworks bear traces of this influence but don't reach the same level of emotional depth.

Upon studying the artifacts of Ellora, one can identify a shared expression found in the sculptures and paintings made by different religious sects. Despite their varying beliefs, the artistic vision of the art remains united. Thus, Ellora stands as an exceptional example of "Unity in Diversity" in the realm of art and spirituality.

# END Thank You!